ISSN:
2181-3906

2026

FARG'ONA VODIYSINING MAROSIM MADANIYATI VA UNING ARXEOLOGIYA
HAMDA ETNOLOGIYADAGI TALQINI
Abdulazizova Maftuna Ravshan qizi
Namangan davlat universiteti
Arxeologiya mutaxassisligi magistranti.
https://doi.org/10.5281/zenodo.18224854

Annotatsiya. Mazkur maqolada Farg‘ona vodiysi marosim madaniyatining nazariy-
metodologik asoslari tahlil gilinadi. Tadgigotda marosim madaniyati ijtimoiy va madaniy hodisa
sifatida yoritilib, uning arxeologiya va etnologiya fanlarida talgin qilinishi qiyosiy jihatdan ko ‘rib
chigiladi. Arxeologik manbalar orgali marosimlarning tarixiy ildizlari, etnologik kuzatuvlar
orgali esa ularning zamonaviy jamiyatdagi funksiyalari aniglanadi. Shuningdek, marosimlarning
hududiy xususiyatlari, ijtimoiy vazifalari va globallashuv sharoitidagi transformatsiyasi
muhokama gilinadi.

Kalit so‘zlar: marosim madaniyati, Farg‘ona vodiysi, etnologiya, arxeologiya, madaniy
xotira, ijtimoiy marosimlar, transformatsiya, madaniy meros.

Annotation. This article analyzes the theoretical and methodological foundations of ritual
culture in the Fergana Valley. Ritual culture is examined as a socio-cultural phenomenon, and its
interpretation within archaeology and ethnology is discussed from a comparative perspective.

Archaeological data reveal the historical roots of rituals, while ethnological observations
demonstrate their social functions in contemporary society. The study also considers regional
features of rituals, their social roles, and their transformation under the conditions of
globalization.

Keywords: ritual culture, Fergana Valley, ethnology, archaeology, cultural memory, social
rituals, traditional culture, cultural heritage.

AHHOIH(H{M}I. B cmamuve AHAIUUPYIONMICA meopemuKO-MemOOOﬂoeuquKue OCHOBbl
006psi0osoll kynemypel Depeanckou Ooaunvl. O0Opsdo6as Kyibmypa paccmMampueaemcs Kax
COYUOKYIbmM)ypHOE A6JlIeHUe, a eé uUHmepnpemayusd 6 apxeojocuu u 3mHOJ10cUU AHAIUSUPYemcs 6
CDABHUMEIIbHOM dacnekme. Apxeozzoeuqecxue OaHHble NO360AAI0OM BbIAGUMDb ucmopudecKkue KOpHu
00ps1008, Mo20a KAaKk 3MHONO2UHEeCcKUe HAONI00eHUs] PACKPLIBAIOM UX COYUanibHble (DYHKYUU 8
COBPEMEHHOM 06“46011’166.

Knrwouegwvie cnoea: obpsoosas xyremypa, Pepeanckas 00auHa, SMHONOSUSL, APXEONO2UsL,
KVIbMYPHASL NAMAMb, Mpanchopmayus, KyivmypHoe Hacleoue.

KIRISH

Marosim madaniyati jamiyatning tarixiy Xxotirasi, ma’naviy qadriyatlari va ijtimoiy
tuzilmasini mujassamlashtiruvchi murakkab madaniy hodisa hisoblanadi. Insoniyat taraqgiyoti
davomida marosimlar ijtimoiy munosabatlarni tartibga solish, jamoaviy birlikni mustahkamlash
hamda avlodlar o‘rtasida madaniy tajribani uzatish vositasi sifatida shakllanib kelgan. Shu bois
marosimlar nafagat an’anaviy rasm-rusumlar majmui, balki jamiyatning o‘zini anglash shakli,
uning tarixiy va madaniy identifikatsiyasining muhim elementi sifatida namoyon bo‘ladi.

Farg‘ona vodiysi Markaziy Osiyoning gadimiy madaniy hududlaridan biri bo‘lib, u yerda
asrlar davomida turli sivilizatsiyalar, etnik guruhlar va diniy garashlar o‘zaro ta’sirda bo‘lgan.

187



ISSN:
2181-3906

2026

Mazkur jarayonlar vodiyning marosim madaniyatida murakkab va ko‘p gatlamli tizimning
shakllanishiga olib kelgan. Hududda saglanib qolgan oilaviy, ijtimoiy va diniy marosimlar
gadimgi e’tigodlar, islomiy an’analar va mahalliy urf-odatlarning sintezi sifatida namoyon bo‘ladi.

Shuning uchun Farg‘ona vodiysi marosim madaniyatini o‘rganish nafagat etnografik
gizigish, balki tarixiy jarayonlarni tushunish nuqgtayi nazaridan ham muhim ahamiyat kasb etadi.

METODOLOGIYA VA ADABIYOTLAR TAHLILI

Mazkur tadgiqot Farg‘ona vodiysi marosim madaniyatini kompleks, ko‘p fanli yondashuv
asosida o‘rganishga tayangan. Marosim madaniyati murakkab ijtimoiy-madaniy hodisa bo‘lgani
sababli uni fagat bir fan doirasida tahlil gilish yetarli emas. Shu bois tadgiqotda tarixiylik,
tizimlilik, giyosiylik va madaniy-antropologik yondashuvlar uyg‘unlashtirildi [1].

Tarixiylik prinsipi asosida marosimlarning shakllanishi va rivojlanishi muayyan davr va
ijtimoiy sharoit bilan bog‘lig holda ko‘rib chigildi. Marosimlar o‘zgarmas hodisa emas, balki
jamiyat bilan birga transformatsiyalanuvchi madaniy tizim sifatida talgin gilindi. Shu nugtayi
nazardan arxeologik ma’lumotlar orqali qadimgi marosim shakllari rekonstruksiya qilinib,
etnologik kuzatishlar yordamida zamonaviy holati bilan solishtirildi.

Tizimlilik yondashuvi marosim madaniyatini alohida-alohida rasm-rusumlar yig‘indisi
sifatida emas, balki o‘zaro bog‘lig elementlardan iborat yaxlit tizim sifatida o‘rganishga imkon
berdi. Har bir marosim umumiy madaniy makon ichida muayyan funksiyani bajarishi nazarda
tutildi [2].

Qiyosiy metod yordamida Farg‘ona vodiysidagi marosimlar boshqa hududlar — Buxoro,
Xorazm, Qashgadaryo va Tojikistonning chegaradosh hududlari marosimlari bilan solishtirildi.

Bu yondashuv hududiy xususiyatlar va umumturkiy hamda umumislomiy elementlarni
ajratib ko‘rsatish imkonini berdi. Shuningdek, tadgiqotda madaniy-antropologik va ramziy-tahliliy
metodlardan foydalanildi. Bu yondashuvlar marosimlarni ijtimoiy kommunikatsiya shakli, ramziy
ma’nolar tizimi va jamoaviy xotira mexanizmi sifatida talqin gilishga yordam berdi.

Empirik ma’lumotlar etnografik kuzatuv, yarim strukturalangan suhbatlar, mahalliy aholi
vakillari bilan og‘zaki tarix (oral history) asosida to‘plandi. Shuningdek, muzey materiallari, arxiv
hujjatlari va ilmiy nashrlar asosiy manba sifatida jalb gilindi [3].

Farg‘ona vodiysi va umuman o‘zbek xalqining marosim madaniyati masalasi ko‘plab
mahalliy olimlar tomonidan turli nuqtayi nazardan o‘rganilgan. O‘zbek etnologiyasi maktabining
asoschilaridan biri hisoblangan K. Shoniyozov o‘z tadgiqotlarida o°‘zbek xalqgining etnik
shakllanishi va madaniy gatlamlarini tahlil gilib, marosimlarni etnik identifikatsiyaning muhim
belgisi sifatida ko‘rsatadi. U marosimlarda qadimgi turkiy, eroniy va islomiy unsurlar sintezini
gayd etadi.

A. Asqarov arxeologik izlanishlar asosida gadimgi Farg‘ona hududida mavjud bo‘lgan
diniy e’tiqodlar va dafn marosimlari haqida muhim ma’lumotlar beradi. Uning ishlari
marosimlarning tarixiy ildizlarini ochib berishda muhim manba hisoblanadi [4].

T. Mirzaev va M. Qosimov kabi etnograflar o‘z tadqiqotlarida oilaviy va maishiy
marosimlarning ijtimoiy funksiyasini yoritgan. Ular marosimlarni ijtimoiy nazorat va axlogiy
me’yorlarni mustahkamlovchi mexanizm sifatida talqin qiladi.

Farg‘ona vodiysi bo‘yicha maxsus tadqiqotlar olib borgan H. Ismoilov vodiyning nikoh,
sunnat va motam marosimlarini batafsil tasvirlab, ularning hududiy farqlarini ko‘rsatgan.

188



ISSN:
2181-3906

2026

U marosimlarning mahalliy sharoit, igtisodiy holat va ijtimoiy tuzilma bilan bog‘ligligini
asoslaydi [5].

B. Karimov marosimlarni madaniy xotira shakli sifatida ko‘rib, ularning avlodlararo
uzluksizlikdagi rolini ta’kidlaydi. Uning ishlarida marosimlarning ramziy tilini tahlil gilishga
alohida e’tibor qaratiladi.

Adabiyotlar tahlili shuni ko‘rsatadiki, marosim madaniyati masalasi ko‘plab jihatlardan
o‘rganilgan bo‘lsa-da, Farg‘ona vodiysi doirasida uni kompleks, arxeologik va etnologik
yondashuvlarni uyg‘unlashtirgan holda tahlil gilish hali ham dolzarbdir.

NATIJA VA MUHOKAMA

Mazkur maqgola Farg‘ona vodiysi marosim madaniyati tarixiy jihatdan ko‘p gatlamli,
mazmunan sintezlashgan va funksional jihatdan moslashuvchan madaniy tizim ekanini ko‘rsatadi.

Arxeologik, etnologik va og‘zaki tarix materiallarining uyg‘un tahlili marosimlarning
nafagat an’anaviy shakllarini, balki ularning jamiyatdagi real ijtimoiy vazifalarini aniglash
imkonini berdi [6].

Birinchidan, marosimlarning tarixiy ildizlari masalasida olib borilgan tahlil shuni
ko‘rsatdiki, Farg‘ona vodiysi marosim madaniyatida gadimgi e’tiqodlar, zardushtiylik unsurlari,
turkiy an’analar va islomiy qarashlar murakkab sintez hosil gilgan. Masalan, dafn marosimlarida
kuzatiladigan ayrim elementlar — marhumni yod etishning vaqt oralig‘iga bog‘langan shakllari,
qabriston makonining muqaddaslashtirilishi, suv va olov bilan bog‘liq ramzlar — qadimgi
kosmologik tasavvurlar bilan bog‘liq bo‘lsa, Qur’on tilovati, duo va sadaqa kabi amallar islomiy
dunyogarashning ustuvorligini aks ettiradi. Bu holat marosimlarning “tarixiy xotira ombori”
sifatida faoliyat yuritishini ko‘rsatadi.

Ikkinchidan, marosimlarning ijtimoiy funksiyasi masalasi alohida muhim natija sifatida
namoyon bo‘ldi. Tadqiqot jarayonida ma’lum bo‘ldiki, nikoh, sunnat, motam va mavsumiy
bayram marosimlari ijtimoiy rollarni mustahkamlash, garindoshlik alogalarini faollashtirish va
jamoaviy birdamlikni ta’minlash vazifasini bajaradi. Masalan, to‘y marosimlari faqat ikki
yoshning nikohi emas, balki ikki oilaning ijtimoiy integratsiyasi sifatida talgin gilinadi. Bu
jarayonda iqtisodiy almashinuv, obro‘-e’tibor tagsimoti va axloqiy me’yorlar ham marosim
doirasida muvofiglashtiriladi [7].

Uchinchidan, hududiy farglar masalasi tahlili Farg‘ona vodiysi ichida ham marosim
madaniyatining bir xil emasligini ko‘rsatdi. Tog® oldi hududlari, vodiy markazi va chegaradosh
gishloglarda marosim shakllari, ularning ko‘lam va mazmuni o‘zaro farglanadi [8].Bu farglar
ekologik sharoit, xojalik turi va etnik tarkib bilan bevosita bog‘lig. Natijada marosim madaniyati
hududiy moslashuvchan tizim sifatida namoyon bo‘ladi.

To‘rtinchidan, marosimlarning zamonaviy transformatsiyasi alohida tahlil qilindi.

Globallashuv, urbanizatsiya va ommaviy axborot vositalarining ta’siri natijasida
marosimlar gisqgarishi, soddalashuvi yoki tijoratlashuvi kuzatilmoqgda. Masalan, ayrim marosimlar
restoranlarda o‘tkazilmoqda, bu esa ularning an’anaviy makon bilan bog‘ligligini susaytiradi. Shu
bilan birga, yangi shakllar paydo bo‘lmoqda — masalan, ijtimoiy tarmoglar orgali marosimni
namoyish qilish, tabriklash va xayriya qgilish. Bu jarayon marosimlarning moslashuvchanligini
tasdiglaydi [9].

189



ISSN:
2181-3906

2026

Muhokama gismida ushbu natijalar mahalliy va umumiy nazariy yondashuvlar bilan
solishtirildi. K. Shoniyozov tomonidan ilgari surilgan etnik sintez konsepsiyasi Farg‘ona vodiysi
marosimlarida aniq tasdiglandi. Shuningdek, B. Karimovning marosimlarni madaniy xotira shakli
sifatida talgin gilishi ushbu tadgiqot natijalari bilan mos keladi.

Biroq ayrim jihatlarda farglar ham kuzatildi. Masalan, avvalgi tadgiqotlarda marosimlar
ko‘proq barqaror va konservativ tizim sifatida talqin qilingan bo‘lsa, mazkur tadqiqot ularning
dinamik, moslashuvchan va o‘zgaruvchan xarakterini ko‘rsatdi. Bu esa marosim madaniyatiga
faqat “meros” emas, balki “jarayon” sifatida qarash zarurligini ko‘rsatadi [10].

Yana bir muhim natija — marosimlarning normativ vazifasidir. Ular jamiyatda magbul
xatti-harakat modellarini belgilaydi, axloqiy chegaralarni ko‘rsatadi va ijtimoiy tartibni ramziy
shaklda mustahkamlaydi. Shu sababli marosimlar ijtimoiy nazoratning yumshog mexanizmi
sifatida faoliyat yuritadi. Shuningdek, marosimlarda gender rollarining ifodalanishi masalasi ham
tahlil qilindi. Ayrim marosimlar ayollarning faolligini oshirsa (masalan, tug‘ilish va motam
marosimlari), boshqgalari erkaklar rolini kuchaytiradi (nikoh muzokaralari, jamoat marosimlari).

Bu holat jamiyatdagi gender muvozanatini marosimlar orqali tartibga solinishini ko‘rsatadi
[11].

XULOSA

Mazkur maqola Farg‘ona vodiysi marosim madaniyatining mazmunan boy, tarixan ko‘p
qatlamli va ijtimoiy jihatdan faol tizim ekanini ko‘rsatdi. O‘rganishlar shuni tasdiqladiki,
marosimlar jamiyat hayotida fagat urf-odat yoki an’ana sifatida emas, balki ijtimoiy
munosabatlarni tartibga soluvchi, madaniy xotirani saglovchi va jamoaviy birdamlikni
mustahkamlovchi muhim mexanizm sifatida mavjuddir. Ular orqali jamiyat o‘z qadriyatlarini
ifodalaydi, ularni avloddan-avlodga uzatadi va yangi sharoitlarga moslashtiradi.

Farg‘ona vodiysi misolida marosim madaniyatining shakllanishi gadimgi e’tiqodlar, turkiy
madaniy an’analar va islomiy dunyogarashning o‘zaro ta’siri natijasi ekanligi aniglandi. Bu sintez
marosimlarning ham ramziy, ham amaliy mazmunida aks etadi. Natijada marosimlar tarixiy
uzviylikni saglagan holda doimiy yangilanib boruvchi madaniy tizim sifatida namoyon bo‘ladi.

Tadgigot shuningdek, marosimlarning zamonaviy sharoitda transformatsiyalanayotganini
ko‘rsatdi. Globallashuv, urbanizatsiya va axborot oqimlari marosim shakllariga ta’sir
ko‘rsatmoqda, biroq ularning asosiy funksiyalari — ijtimoiy integratsiya, axloqiy me’yorlarni
mustahkamlash va madaniy identifikatsiya — saglanib golmogda. Bu holat marosim
madaniyatining moslashuvchan va bargaror xususiyatini tasdiglaydi.

Foydalanilgan adabiyotlar
1. Shoniyozov K. O‘zbek xalqining etnik tarixi. — Toshkent: Fan, 2001. — 312 b.
2. Asqarov A. Qadimgi O‘zbekiston madaniyati va e’tiqodlari. — Toshkent: Fan, 2004. —

276 b.
3. Mirzaev T. O‘zbek xalqining oilaviy va maishiy marosimlari. — Toshkent: O‘zbekiston,
1998. — 220 b.

4. Qosimov M. O‘zbek etnologiyasi asoslari. — Toshkent: Universitet, 2006. — 240 b.
5. Ismoilov H. Farg‘ona vodiysi aholisi marosimlari. — Andijon: Andijon nashriyoti, 2010.
—198 b.

190



ISSN:

2181-3906
2026

10.
11.

Karimov B. Madaniy xotira va marosimlar. — Toshkent: Ma’naviyat, 2012. — 184 b,
Jo‘raev N. Globallashuv va an’anaviy madaniyat transformatsiyasi. — Toshkent: Yangi asr
avlodi, 2015. — 210 b.

Alimuhamedov D. Zamonaviy o‘zbek jamiyatida marosim madaniyati. — Toshkent: Fan
va texnologiya, 2018. — 176 b.

Sagdullaev A. Qadimgi Markaziy Osiyo diniy tasavvurlari. — Toshkent: Fan, 2003. —
264 b.

Ahmedov B. O‘zbek xalqining marosim va urf-odatlari. - Toshkent: Sharg, 1995. - 228 b.
To‘raev O. Etnomadaniy jarayonlar va hududiy xususiyatlar. — Toshkent: Fan va
texnologiya, 2014. — 192 b.

191



