
ISSN: 

2181-3906 

2026 

                                                                    International scientific journal 

                                        «MODERN SCIENCE АND RESEARCH» 
                                                          VOLUME 5 / ISSUE 1 / UIF:8.2 / MODERNSCIENCE.UZ 

 

 

      128 

 

МИФОПОЭТИЧЕСКАЯ КАРТИНА МИРА В ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИИ 

Пулатова Маржона 

Бухарский государственный университет, БухГУ 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18205396 

 

Введение 

Мифопоэтическая картина мира является одним из ключевых понятий современного 

литературоведения, поскольку она позволяет анализировать художественный текст через 

систему архетипов, символов и мифологических структур, формирующих авторскую 

модель мироздания. Исследование мифопоэтики даёт возможность рассматривать 

литературу как пространство, в котором сакральные и культурные коды прошлого 

продолжают существовать и преобразовываться под влиянием индивидуального 

творческого сознания (Элиаде, 1996; Кассирер, 2002). 

Основная часть 

Мифопоэтическая картина мира представляет собой целостную и иерархически 

организованную систему представлений о структуре и закономерностях вселенной, 

сформированную в рамках мифологического сознания. Данная система опирается на 

совокупность мифологических моделей, символов и архетипических образов, посредством 

которых человек осмысливает происхождение мира, место человека в космосе и 

взаимосвязь природного, социального и сакрального уровней бытия. 

 В мифопоэтическом мировосприятии реальность предстает не как совокупность 

объективных фактов, а как символически упорядоченное пространство, насыщенное 

смыслом и ценностными ориентирами.  Существенной характеристикой мифопоэтической 

картины мира является её структурная устойчивость, обеспечиваемая воспроизводимостью 

мифологических схем и сюжетов. Как отмечает В. Я. Пропп, мифологические структуры не 

исчезают с утратой архаических форм культуры, а сохраняются в трансформированном 

виде в повествовательных формах, прежде всего в фольклоре и литературе. В его 

концепции структурного анализа сказки выявляется ограниченное число функций и 

мотивов, которые повторяются в различных текстах, формируя устойчивый каркас 

повествования (Пропп, 1998). Таким образом, мифопоэтические элементы становятся 

фундаментом организации художественного материала, определяя логику развития сюжета 

и систему образов. 

Дополняя структурный подход В. Я. Проппа, аналитическая психология К. Г. Юнга 

предлагает интерпретацию мифопоэтических образов через категорию архетипа. Юнг 

рассматривает архетипы как универсальные первообразы коллективного бессознательного, 

сформировавшиеся в процессе исторического и психического развития человечества. Эти 

архетипические структуры не обладают конкретным содержанием, однако актуализируются 

в виде устойчивых символов и мотивов — образов героя, матери, тени, пути, жертвы, — 

которые проявляются в мифах, религиозных представлениях и художественной литературе 

(Юнг, 2019).  С точки зрения юнгианской теории, устойчивость и повторяемость 

мифопоэтических мотивов в литературе разных эпох объясняется не только культурной 

преемственностью, но и глубинными психическими механизмами.  



ISSN: 

2181-3906 

2026 

                                                                    International scientific journal 

                                        «MODERN SCIENCE АND RESEARCH» 
                                                          VOLUME 5 / ISSUE 1 / UIF:8.2 / MODERNSCIENCE.UZ 

 

 

      129 

 

Архетипы функционируют как универсальные смыслообразующие структуры, 

обеспечивающие узнаваемость и символическую значимость художественных образов для 

представителей различных культур. В этом контексте мифопоэтическая картина мира 

выступает связующим звеном между индивидуальным творческим сознанием автора и 

коллективным опытом человечества. 

Основными характеристиками мифопоэтической картины мира являются 

архетипичность, символичность, цикличность времени, сакрализация пространства и 

антропокосмизм. В своей совокупности данные элементы формируют особый тип 

художественного и мировоззренческого мышления, в рамках которого человек и космос 

осмысливаются как взаимосвязанные и взаимозависимые компоненты единого 

онтологического целого.   Архетипичность мифопоэтической картины мира проявляется в 

воспроизводстве устойчивых первообразов и сюжетных моделей, которые сохраняются в 

культурной традиции независимо от конкретных исторических и социальных условий.  

Архетипы функционируют как универсальные смысловые структуры, 

обеспечивающие преемственность мифологических мотивов и их узнаваемость в 

различных формах художественного творчества. Благодаря архетипичности 

мифопоэтические образы обладают высокой степенью обобщённости и символической 

насыщенности.  Неотъемлемой характеристикой является символичность, определяющая 

способ репрезентации реальности в мифопоэтическом сознании. Символ в данном 

контексте не сводится к условному знаку, а выступает как многозначная форма выражения 

сакрального смысла. Через символы осуществляется связь между видимым и невидимым, 

профанным и сакральным уровнями бытия. Художественный образ приобретает функцию 

медиатора, позволяющего постигать мир не рационально, а интуитивно и образно. 

Цикличность времени представляет собой принципиальное отличие 

мифопоэтической картины мира от линейного исторического мышления. Согласно М. 

Элиаде, время в мифологическом сознании организовано как повторение первособытий, 

происходящих в сакральном прошлом, которое постоянно актуализируется через ритуал и 

миф (Элиаде, 1996). Таким образом, прошлое не утрачивает своей значимости, а 

непрерывно воспроизводится, обеспечивая устойчивость космического и социального 

порядка. 

Важным элементом мифопоэтического мировидения является сакрализация 

пространства. Пространство не воспринимается как однородное и нейтральное; оно 

структурируется через оппозицию сакрального и профанного.  

Определённые места — центр мира, священная гора, храм, дом — наделяются 

особым онтологическим статусом и становятся точками соприкосновения человека с 

космосом и трансцендентным началом.  

Сакрализованное пространство организует жизнедеятельность человека и задаёт 

символические координаты его существования. 

Антропокосмизм выражает представление о принципиальной соотнесённости 

человека и космоса. Человек в мифопоэтической картине мира мыслится как микрокосм, 

отражающий структуру макрокосма. Его телесное, духовное и социальное бытие 

коррелирует с космическими процессами, что обусловливает особое понимание 



ISSN: 

2181-3906 

2026 

                                                                    International scientific journal 

                                        «MODERN SCIENCE АND RESEARCH» 
                                                          VOLUME 5 / ISSUE 1 / UIF:8.2 / MODERNSCIENCE.UZ 

 

 

      130 

 

ответственности человека за поддержание гармонии мироздания. В этом контексте 

человеческая деятельность приобретает сакральный характер и рассматривается как фактор 

сохранения космического порядка. 

Мифопоэтика как метод литературоведческого анализа изучает способы включения 

мифологических структур в текст и механизмы их художественной трансформации. А. Н. 

Веселовский подчеркивал, что мифологические мотивы сохраняют свою 

структурообразующую функцию, даже если автор переосмысляет их в соответствии с 

индивидуальной эстетической программой (Веселовский, 1989). 

Среди ключевых функций мифопоэтической картины мира выделяются 

мировоззренческая, структурообразующая, символическая, интертекстуальная и 

эстетическая (Лотман, 1992). Эти функции определяют ментальные и художественные 

механизмы, благодаря которым мифологическое начало организует текст и наполняет его 

многослойными смыслами. 

Таким образом, мифопоэтическая картина мира выступает не только как реликтовое 

явление, восходящее к древним мифологическим представлениям, но и как активно 

функционирующий механизм художественного мышления. В литературном произведении 

она проявляется в форме устойчивых образов, символических структур и архетипических 

сюжетных моделей, которые определяют глубинный уровень смысловой организации 

текста. 

Мифопоэтические элементы обеспечивают многослойность художественного 

произведения, позволяя сосуществовать в его структуре различным уровням интерпретации 

— от сюжетно-повествовательного до философско-мифологического. Благодаря этому 

художественный текст приобретает способность актуализировать коллективный 

культурный опыт, выходящий за пределы индивидуального авторского сознания.  

Мифопоэтическая картина мира тем самым выполняет функцию 

смыслообразующего основания, объединяющего эстетическое, онтологическое и 

аксиологическое измерения литературного творчества. 

Заключение 

Мифопоэтическая картина мира является ключевым инструментом анализа 

художественного текста, позволяющим раскрыть глубокие культурные, символические и 

архетипические уровни литературного произведения. Она демонстрирует связь 

современного литературного творчества с древнейшими формами сознания, а также 

выявляет универсальность мифологических структур в формировании художественного 

мышления. Благодаря мифопоэтике исследователь получает возможность рассматривать 

текст как многослойную культурную систему, в которой индивидуальное авторское 

видение сочетается с коллективными архетипическими моделями. 

 

Список использованных источников 

СПИСОК ИСПОЛЬЗОВАННЫХ ИСТОЧНИКОВ 

1. Барт Р. Мифологии. – М.: Академический проект, 1994. 

2. Веселовский А. Н. Историческая поэтика. – М., 1989. 

3. Кассирер Э. Философия символических форм. – М., 2002. 



ISSN: 

2181-3906 

2026 

                                                                    International scientific journal 

                                        «MODERN SCIENCE АND RESEARCH» 
                                                          VOLUME 5 / ISSUE 1 / UIF:8.2 / MODERNSCIENCE.UZ 

 

 

      131 

 

4. Лотман Ю. М. Семиосфера. – СПб., 1992. 

5. Пропп В. Я. Морфология сказки. – М., 1998. 

6. Элиаде М. Миф и реальность. – М., 1996. 

7. Юнг К. Г. Архетип и символ. – М., 2019. 

 


